# Формирование умений анализировать и объяснять исторические явления на примере темы «Верования древних римлян»

# Модуль 4: Дополнительный

| Дополнительные | 1. Авторские материалы И.Ю. Синельникова:                                           |  |  |  |  |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| материалы      | — Основные требования к организации интеллектуальной игры.                          |  |  |  |  |
|                | — Задание на ознакомление с темой урока и стимулирование                            |  |  |  |  |
|                | познавательного интереса.                                                           |  |  |  |  |
|                | — Вопросы и задания на проверку знаний и развитие навыков                           |  |  |  |  |
|                | смыслового чтения. — Вопросы и задания на знание терминологии и формирование умения |  |  |  |  |
|                |                                                                                     |  |  |  |  |
|                | формулировать понятия.                                                              |  |  |  |  |
|                | — Вопросы и задания на развитие умений интегрировать знания,                        |  |  |  |  |
|                | сравнивать, делать обобщения и выводы.                                              |  |  |  |  |
|                | <ul> <li>— Главные принципы организации этапа объяснения нового</li> </ul>          |  |  |  |  |
|                | материала.                                                                          |  |  |  |  |
|                | — Задание на сравнение и формирование умения делать выводы.                         |  |  |  |  |

|               | — Задание на развитие умений интерпретировать текст и делать               |  |  |  |  |  |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|               | выводы.                                                                    |  |  |  |  |  |
|               | — Задание развитие навыков смыслового чтения.                              |  |  |  |  |  |
|               | — Обязательные элементы завершающего этапа комбинированного                |  |  |  |  |  |
|               | урока.                                                                     |  |  |  |  |  |
|               | 2. Религия древних римлян / Фрагменты из книги С.А. Токарева               |  |  |  |  |  |
| Рекомендуемая | 1. Алексашкина Л.Н. Преподавание истории в школе: от педагогического       |  |  |  |  |  |
| литература    | проекта к практике. Пособие для учителя. — М.: ООО «Русское слово —        |  |  |  |  |  |
|               | учебник», 2018. — 272 с.                                                   |  |  |  |  |  |
|               | 2. Токарев С.А. Религия в истории народов мира. — Изд. 4-е, испр. и доп. — |  |  |  |  |  |
|               | М.: Политиздат, 1986. — 576 c                                              |  |  |  |  |  |
| Информация об | Синельников Игорь Юрьевич                                                  |  |  |  |  |  |
| авторах-      | выпускник исторического факультета МГУ им. М.В. Ломоносова (диплом с       |  |  |  |  |  |
| разработчиках | отличием), кандидат педагогических наук, старший научный сотрудник         |  |  |  |  |  |
| материалов    | лаборатории социально-гуманитарного общего образования ФГБНУ "ИСРО         |  |  |  |  |  |
|               | PAO"                                                                       |  |  |  |  |  |
|               |                                                                            |  |  |  |  |  |

# Основные требования к организации интеллектуальной игры

**Организация** — в начале урока класс делится учителем на несколько мини-групп по 4–6 человек.

### Примерные правила игры-соревнования:

- каждая команда должна как можно быстрее вырабатывать коллективное решение для правильного ответа на вопросы и задания учителя;
- за полный правильный ответ команда, поднявшая руку и выступившая первой, получает 3 балла, за частично правильный — 1 балл;
- команды, дающие правильные дополняющие ответы, за каждый такой ответ получают — 1 балл;
- за неправильные ответы у команд отнимается 1 балл;
- победу одерживает команда, набравшая к концу урока наибольшее количество баллов.

**Оценивание** — участники команд, занявших 1 и 2 места, за работу на уроке получают отметки «отлично» и «хорошо».

# Задание на ознакомление с темой урока и стимулирование познавательного интереса



# Показ изображения сопровождает блок вопросов и комментариев к ним:

– Как вы думаете, что это за изображение — рисунок, картина или что-то другое?

(Древнее каменное надгробие)

Жители какой древней страны изображены на надгробии?
 По каким признакам это можно определить?

(Древние римляне, по одежде)

- Что можно сказать о людях, изображенных на надгробии?

(Это семья: родители и их дети, оружие на поясе у мужчиныдоказательство высокого социального положения)

 Для чего нужны на надгробии изображения животных и предметов?

(Это могут быть реальные домашние животные и игрушки, а может быть, это символы)

### Итоговый вопрос и задание:

– Итак, попытайтесь определить, какой теме будет посвящен сегодняшний урок? Дайте свою формулировку темы урока.

Вопросы и задания на проверку знаний и развитие навыков смыслового чтения

 Укажите древнее название региона между реками Тигр и Евфрат



• Вспомните и укажите имя шумеро-аккадской богини плодородия и любви?

# Религия Древних Шумеров



Ану, Ан - бог неба, верховное божество, правившее на небесах. Он судил божеств, совершивших дурные поступки. Он никогда не спускался на землю и не имел дел с людьми, а пребывал на небесах и занимался судьбами вселенной.

Адад, Ишкур - бог грома, бури и ветра, сын бога неба Ану. Бог олицетворял как гибельные, так и плодоносные силы природы: губящие поля наводнения и плодородный дождь; в его же ведении -засоление почв; если бог-ветер забирал дождь, начинались засуха и голод.



**АН** — бог неба, верховное божество, «отец богов» и судья над ними, не имевший отношения к людям.

**ишкур** — бог ветра, бури, гром



|   | СИН — бог Луны.                                 |
|---|-------------------------------------------------|
|   | <b>ЭА</b> — бог воды.                           |
|   | богиня плодородия и любви.                      |
| • | Рассмотрите картинки и укажите названия 2       |
|   | древнешумерских богов, олицетворяющих природные |
|   | стихии:                                         |
|   |                                                 |

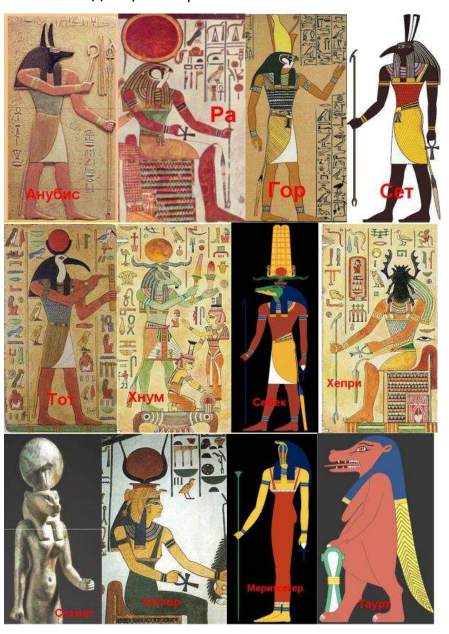
• Верховное божество жители Междуречья называли Ан или

| Ану. Вспомните и назовите                                               | имена верховных богов:                            |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| Древнего Египта Дре                                                     | евней Индии Древней Греции                        |
|                                                                         |                                                   |
| ·                                                                       | е терминологии и формирование<br>лировать понятия |
| <ul> <li>Каким словом принято на<br/>обожествляют силы приро</li> </ul> | азывать религии, в которых люди<br>оды?           |
|                                                                         |                                                   |
| <ul><li>Каким словом принято<br/>множество богов?</li></ul>             | называть религии, в которых                       |
|                                                                         |                                                   |

# Вопросы и задания на развитие умений интегрировать знания, сравнивать, делать обобщения и выводы

Сравните богов Древнего Египта и Древней Индии.

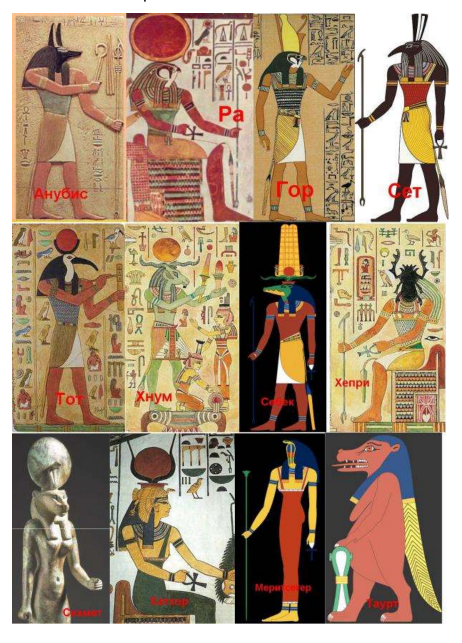
- Определите, что общего в их облике?
- Объясните, почему для изображения богов египтяне и индийцы выбрали именно этих животных?





Сравните богов Древнего Египта и Древней Греции.

- Определите, чем различается их облик?
- Какой вывод об уровне развития религиозных воззрений у древних египтян и греков можно сделать на основании изображений их богов?





Вспомните или определите по рисунку, какие силы природы олицетворяли и каким видам человеческой деятельности покровительствовали боги Древней Греции.

- Можно ли считать, что древние религии были «зеркалом» отражением уровня развития людей в разных регионах мира?
- Свой ответ обоснуйте.



# Главные принципы организации этапа объяснения нового материала

| Опора на дост      | оверную | Опора на диалогическую |             |    |
|--------------------|---------|------------------------|-------------|----|
| научную информацию |         | форму подачи материала |             |    |
| (учебники,         | научная | (беседа,               | построенная | на |
| литература)        |         | системе                | вопросов    | И  |
|                    |         | микро-заданий)         |             |    |

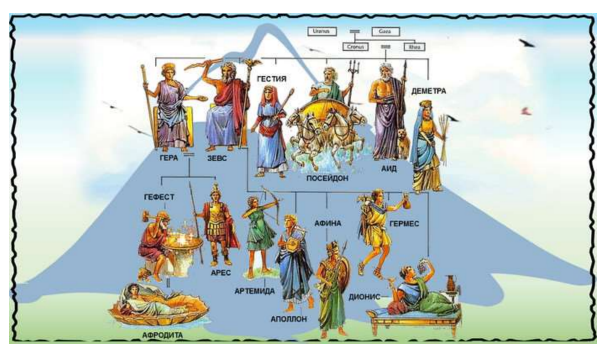
| Сопровождение устного | Использование метода    |
|-----------------------|-------------------------|
| повествования —       | сравнения для           |
| наглядным материалом  | выделения общих и       |
| (рисунки, фотографии, | особенных черт          |
| схемы)                | (сравнительные рисунки, |
|                       | схемы, таблицы)         |

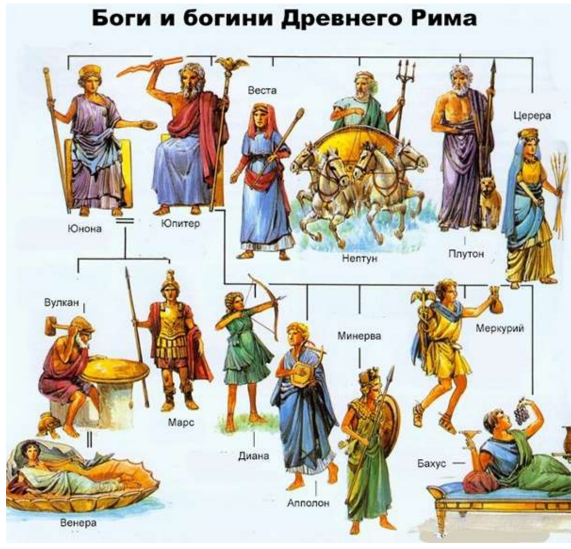
| Подтверждение выводов    |     |          | Системат | гизация | И       |
|--------------------------|-----|----------|----------|---------|---------|
| или подведение к ним — с |     |          | обобщен  | ие      | частных |
| помощью исторических     |     |          | фактов и | событиі | Й       |
| примеров                 |     |          | (краткие | тезисы, | схемы,  |
| (цитаты                  | ИЗ  | текстов, | таблицы) |         |         |
| иллюстрац                | ии) |          |          |         |         |

## Задание на сравнение и формирование умения делать выводы

Сравните изображенных на картинках древнегреческих и древнеримских богов.

• Какой вывод об особенностях древнеримской религии можно сделать?





# Задание на развитие умений интерпретировать текст и делать выводы

# Фрагмент из научной публикации

«Вместо того, например, чтобы принести богам в жертву столько-то голов (скота или людей), римлянин довольствовался поднесением богам такого же количества головок чеснока.

<...> Выполняя свои обязательства перед богами, римлянин в то же время не хотел давать им ничего лишнего.

В этой черте религии, <...> очевидно, сказался национальный характер римского народа...»

### Задание ученикам

С опорой на информацию из текста попытайтесь определить национальную черту характера древних римлян. Закончите мысль автора публикации и назовите эту черту характера.

(практичность, расчетливость)

# Задание развитие навыков смыслового чтения



• С опорой на иллюстрацию заполните таблицу, указывая «статус» и основные «занятия» главных богов Древней Греции и Рима.

| Зевс     |             |         | Юпитер |
|----------|-------------|---------|--------|
| Аид      |             |         | Плутон |
| Посейдон |             |         | Нептун |
| Гера     | Верховная   | богиня, | Юнона  |
|          | покровитель |         |        |

| Афина    |        |           | Минерва  |
|----------|--------|-----------|----------|
| Артемида |        |           | Диана    |
| Apec     |        |           | Марс     |
| Гефест   |        |           | Вулкан   |
| Аполлон  |        |           | Феб      |
| Афродита |        |           | Венера   |
| Гермес   |        |           | Меркурий |
| Гестия   | Богиня | домашнего | Веста    |
|          | очага  |           |          |
| Деметра  |        |           | Церера   |
| Дионис   |        |           | Бахус    |

| ГРЕЦИЯ           | ОПИСАНИЕ                                  | РИМ              |
|------------------|-------------------------------------------|------------------|
| Аид, Гадес       | бог царства мертвых                       | Плутон, Орк      |
| Аполлон          | Аполлон бог солнца и покровитель искусств |                  |
| Apec             | бог войны                                 | Марс             |
| Артемида         | богиня охоты                              | Диана            |
| Асклепий         | бог врачевания                            | Эскулап          |
| Афина            | богиня мудрости и справедливой войны      | Минерва          |
| Афродита         | богиня любви и красоты                    | Венера           |
| Геба             | богиня юности                             | Ювента           |
| Гелиос           | солнечный бог                             | Соль             |
| Гера             | царица богов                              | Юнона            |
| Гермес           | вестник богов, покровитель торговли       | Меркурий         |
| Гестия           | богиня домашнего очага                    | Веста            |
| Гефест           | бог огня и кузнечного ремесла             | Вулкан           |
| Гея              | богиня земли                              | Теллус           |
| Гименей          | бог брака                                 | Талассий         |
| Гипнос, Морфей   | бог сна                                   | Сомнус           |
| Деметра          | богиня полей и плодородия                 | Церера           |
| Дионис, Вакх     | бог виноградарства и виноделия            | Бахус, Либер     |
| Зевс             | верховный бог                             | Юпитер           |
| Кронос           | титан, бог времени                        | Сатурн           |
| Мегера           | богиня мести                              | Фурина           |
| Ника, Нике       | богиня победы                             | Виктория         |
| Персефона        | богиня плодородия и царства мертвых       | Прозерпина       |
| Посейдон         | бог морей и землетрясений                 | Нептун           |
| Селена           | богиня луны                               | Диана            |
| Тихе, Тюхе, Тиха | богиня случая и судьбы                    | Фортуна          |
| Фемида           | богиня правосудия                         | Юстиция, Эквитас |
| Эос              | богиня утренней зари                      | Аврора           |
| Эрида            | богиня раздора                            | Дискордия        |
| Эрот, Эрос       | бог любви                                 | Амур, Купидон    |

# Обязательные элементы завершающего этапа комбинированного урока

#### Элемент 1

## Закрепление изученного на уроке материала:

- обозначение общих «сущностных» черт, присущих древним религиям:
  - многобожие
  - олицетворение сил природы
  - остатки тотемизма
  - отражение среды
     обитания и хозяйственной
     деятельности людей
- вера в покровительство богов и загробный мир
- жертвоприношения богам
- жречество как особая группа
- мифология
- определение специфических «сущностных» черт религии Древнего Рима:
  - заимствование и подражательство грекам (боги и их изображения, храмы);
  - большое значение «малых богов» и семейно-родовых духов покровителей;
  - большая роль сельскохозяйственных верований и обрядов;
  - большая роль системы гаданий и предзнаменований;
  - формализм и шаблонность обрядов и жертвоприношений;
  - отсутствие у жречества самостоятельной роли.
- формулирование и фиксация основного вывода по пройденной теме:

 религия – «зеркало», отражение практицизма и расчетливости древнеримской нации.

# Элемент 2 Подведение итогов интеллектуальной игры

подсчет итоговых баллов – комментирование и
 определение победителя и оценивание педагогом
 распределение мест в результатов игры
 командном соревновании – короткая рефлексия
 участников о полезности
 игры для усвоения
 предметного материала

# РЕЛИГИЯ ДРЕВНИХ РИМЛЯН<sup>1</sup> ФРАГМЕНТЫ ИЗ КНИГИ С.А. ТОКАРЕВА «РЕЛИГИИ В ИСТОРИИ НАРОДОВ МИРА»

Древнеримская религия представляет очень большой интерес для изучения как по своему чрезвычайно самобытному характеру, так и по тому значению, какое получили само Римское государство и его культура в истории человечества. Религия римлян, несмотря на ряд общих черт с греческой религией, порожденных частью сходными историческими условиями, частью прямым влиянием, отличалась, однако, совершенно своеобразным обликом.

Историческое развитие римской религии поддается изучению гораздо лучше, чем греческой: очень заметно, как она изменялась в связи с ростом Римского государства — от небольшой городской общины до огромной империи. Но вместе с тем в ней до самого конца оставалось много глубоко архаических черт.

## Семейно-родовой культ

Одним из древнейших пластов религиозных верований и обрядов римлян, сохранявшимся очень прочно вплоть до конца существования самого Римского государства, была, как и у греков, родовая религия, культ семейно-родовых духов-покровителей. <...>

Римляне верили, что души или тени умерших — manes — являются покровителями семьи и рода. Очень обычным было выражение dii manes — «боги-маны». Сокращение этих слов — буквы «D.M» («dis manibus» — «богам-манам»)- постоянно встречается на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Религия древних римлян / Фрагменты из книги: Токарев С.А. Религия в истории народов мира. Боги Междуречья-1. — Изд. 5-е, испр. и доп. — М.: Республика, 2005.

надгробных памятниках. <...> Маны сближались или даже отождествлялись с пенатами, которые первоначально олицетворяли домашнюю житницу или кладовую с припасами (от penus — провизия, съестные припасы), а в последующем стали домашними духами-хранителями.

К этим двум представлениям было близко и третье — лары (lares), которое, однако, имело более широкое значение. Лар — это вообще дух-покровитель; помимо lares familiares (семейные духипокровители) существовали еще lares viales (духи-покровители путей), lares compitales (духи-покровители перекрестков), lares permarini (духи мореплавания), даже lares militares (духи военные).

Культ семейно-родовых покровителей, естественно, имел частный, узко семейный или родовой характер. Семья под руководством главы чествовала своих предков-покровителей у домашнего очага. «Знайте, — писал Катон, — что за весь дом приносит жертву господин». Очевидно, аналогичным образом устраивались и родовые моления. Предметом их был обычно предок — эпоним рода, может быть легендарный или даже мифический. Так, Клавдиев род почитал своего предкародоначальника Клауса; род Цецилиев — Цекулу; род Юлиев — Иула ит.д.

Необычайная живучесть семейно-родового культа у римлян видна хотя бы из того факта, что он продержался до полной победы христианства над старой религией: один из последних императорских указов, направленных против язычества, — указ Феодосия (392 г.) — запрещает именно отправление семейных обрядов в честь ларов и пенатов. <...>

### Следы тотемизма

Не совсем ясен вопрос о наличии в римской религии элементов тотемизма. Во всяком случае, здесь его следов гораздо меньше, чем большинства религиях других народов. Вероятно, тотемическое происхождение имело почитание капитолийской волчицы и сказание о волчице, которая вскормила Ромула и Рема близнецов, основателей римской общины; однако обычно считают, что это сказание вместе с некоторыми другими религиозными представлениями заимствовано римлянами от этрусков. Но и самим италийским племенам, возможно, не были чужды тотемические верования. В умбро-сабельском предании, рассказывающем о переселениях племен после вторжения этрусков, говорится, что при переселении одно из племен шло под предводительством быка и на своей новой родине основало «Бычий город» — Бовиан; другое племя — предков племени пицентов — вела сорока (ріса); третья которой берут гирпины, OT начало шла группа, ПОД предводительством волка (hirpus). В тотемическом происхождении этих преданий трудно сомневаться. Однако более прямые следы тотемизма в римской религии не обнаруживаются.

## Погребальный культ

Хотя обряды семейно-родовой религии в честь предков исполнялись римлянами неукоснительно, их представления о загробной судьбе душ умерших были крайне смутны.

Верили в подземное царство, подобное греческому Аиду, где властвует грозный Орк и куда идут все души умерших. Но существовала и вера в Элизиум — поля блаженных, куда попадают добродетельные души. Сохранялось при этом и более древнее

представление, по которому тень умершего не теряет связи с телом. Интересно, что римляне старались сооружать гробницы близ дорог. На таких гробницах можно обнаружить многочисленные надписи. Судя по ним, верующие римляне были убеждены, что умерший поддерживает связь с живыми. В надписях нередки обращения к живым от имени умершего с просьбой вспомнить его добрым словом, совершить небольшое приношение и пр. Души безродных покойников, так называемые ларвы и лемуры, считались злыми, так как их некому было покормить; чтобы смягчить или отогнать ИX, устраивались особые обряды лемурии, справлявшиеся в мае.

## Аграрные культы

К числу древнейших слоев римской религии принадлежали также земледельческие и скотоводческие обряды и верования. В отличие от родовых форм культа, преимущественно патрицианских и городских, эти земледельческо-скотоводческие культы были сельскими и плебейскими. Однако резкой грани между теми и другими не было, ибо самое разделение города и деревни было для Древнего Рима весьма условным.

Сельскохозяйственные обряды верования И занимали религии римлян. несомненно В 06 ЭТОМ видное место свидетельствует уже один тот факт, что многие из важнейших божеств римского пантеона, получившие впоследствии разнообразные функции, были по своему происхождению связаны именно С земледельческо-скотоводческими культами. Так, например, Марс, в классическую эпоху считавшийся богом войны, вначале был божеством-покровителем земледелия и скотоводства,

богом весны и оплодотворения. Ему был посвящен первый весенний месяц — март, когда в честь Марса устраивались празднества. Фавн был покровителем скота, богом пастухов, которые устраивали в честь его в конце зимы, 17 февраля, веселый оргиастический праздник — луперкалии. Богиня Венера, позже отождествленная с греческой Афродитой и ставшая богиней любви и красоты, первоначально была божеством садоводства и виноградарства. Богом виноделия был также Либер, чисто плебейское божество. С земледелием был связан Сатурн, бог посева, чествовавшийся веселыми обрядами сатурналий в декабре, перед первым посевом, а также Церера, покровительница хлебных злаков. Бог рубежей Терминус был вначале, вероятно, охранителем полевых меж и границ; земледельцы справляли его праздник 23 февраля. В сложном образе Юпитера тоже присутствовал элемент земледельческих верований: Юпитер считался покровителем винограда и в этом своем качестве отождествлялся с Либером. <...>

Большая часть древнеримских праздников, долго сохранявших свое значение, была связана по происхождению с аграрной и скотоводческой обрядностью. <...>

#### Римский пантеон

Сложный состав римского пантеона был порожден в значительной мере пестротой и сложностью происхождения самой римской общины. В состав этого пантеона вошли многие божества тех племен и родов, чьими покровителями они прежде считались.

Известно, что римская община составилась из латинских, сабинских, этрусских и, может быть, иных племенных и родовых групп, но удельный вес каждой отдельной группы остается не

совсем ясным, а поэтому не все ясно и в вопросе о происхождении сонма римских богов.

Римляне сами различали в классический период в своем пантеоне две группы божеств: dii indigetes — старые, туземные, отечественные боги, и dii novensides (novensiles) — новые боги, пришельцы. Однако и в составе первой группы выделяются божества разного племенного происхождения.

Наиболее спорен вопрос об этрусском вкладе в римский пантеон (вообще этрусская проблема поныне остается нерешенной). Кое-кто приписывает этрусское происхождение богу Меркурию (от имени этрусского рода Mercu), богиням Минерве (этрусское Menerva) и Юноне (этрусское Uni). <...>

Ηо большинство римских божеств, видимо, местного италийского происхождения: они включались в римский пантеон по мере разрастания римской общины, вхождения в нее новых и новых племен и областей. Так, Диана была, кажется, местным божеством Ариции, Венера — древней италийской богиней садоводства. Марс (Маворс, Мармар) был, видимо, племенным богом сабинян покровителем земледелия; конечно, не случайно созвучие его имени с названием сабинского племени марсов. <...> Покровителем какой-то древней общины — видимо, тоже сабинской — был и бог Квирин, в позднейших представлениях сближенный с Марсом и с легендарным основателем Рима Ромулом. Вернее всего, что это был патрон-эпоним самого Рима, судя по архаическому названию римлян — квириты (может быть, от сабинского слова quiris копье). Очень вероятно, что и некоторые другие боги римского пантеона из числа dii indigetes были первоначально покровителями общин, влившихся в Римское государство.

Однако подавляющее большинство древнеримских божеств носит совершенно иной характер.

Многочисленные dii minores римского пантеона никогда не были покровителями каких-либо общин. В большинстве своем они являются не чем иным, как олицетворением различных сторон человеческой деятельности, которым они покровительствовали. В не дошедших до нас списках этих мелких божеств, так называемых Indigitamenta (содержание которых изложено частично Варроном, а позже христианским писателем Августином), указывается, в каких точно определенных случаях в какие моменты своей жизни к какому из этих богов должен был обращаться с молитвой верующий римлянин.

Каждый шаг человека, начиная с самого его появления на свет, находился под покровительством того или иного божества, функция которого была чрезвычайно ограничена. Боги эти имели не собственные имена, а нарицательные, по выполняемой каждым из них функции (возможно, что имена были, но тайные, и они остались нам неизвестны).

Так, первый крик новорожденного ребенка был ПОД покровительством бога Vaticanus; членораздельной речью его руководили боги Fabulinus, Farinus, Locutius. Есть и пить учили ребенка богини Educa и Potina. Когда дитя начинало ходить, богиня Abeona выводила его из дома, а Adeona приводила домой. Физическому росту ребенка покровительствовали боги: Ossipago, укреплявший его кости; Statanus, выпрямлявший его корпус; богиня Carna, помогавшая расти его мускулам. После поступления мальчика в школу богиня lterduca водила его ежедневно туда, а Domiduca сопровождала домой.

Вход в дом охраняли три бога: Forculus — олицетворение дверных створок, Limentinus — порога, богиня Cardea — дверных петель и т. д.

Каждый шаг, каждое действие человека имело своего бога. Естественно, что подобных мелких божеств было неисчислимое множество. Немецкий исследователь Герман Узенер назвал эту, по его мнению древнейшую, категорию богов «мгновенными богами» (Augenblicksgötter). Нетрудно видеть, что наше слово «бог» не совсем соответствует римскому понятию «deus», означавшему самые разнообразные олицетворенные образы и сверхъестественные существа.

Очень многие из этих божеств были связаны с земледелием (примеры уже приводились выше) и другими видами хозяйственной деятельности. Вместе с развитием культуры и появлением новых занятий и культурных благ рождались и новые боги. Так, например, медная монета находилась под покровительством бога-медника Эскулануса, а когда в 269 г. римляне ввели серебряную монету, вместе с ней появился на свет и новый бог — Аргентинус (сребреник), который стал считаться сыном первого. Когда в конце эпохи республики была введена система подвоза продовольствия из провинций и раздачи хлеба (анноны), то объявилась и богиня Аннона, которой стали молиться об обильном привозе хлеба.

Каждый мужчина имел своего личного духа-покровителя — гения. У женщин были свои богини-покровительницы — юноны, которые благоприятствовали их брачной жизни, рождению детей. <...> Помимо личных гениев были и многочисленные гении-покровители местностей (genii locorum), видимым символом которых обычно считалась змея. Эти гении мест близки к

упомянутым выше ларам, и на практике едва ли между теми и другими проводилась ясная грань.

Вопрос о происхождении великих божеств римского пантеона сложен. Некоторые из них, как уже говорилось, были когда-то покровителями отдельных общин и племен. Но большинство представляло собой в значительной мере непосредственное олицетворение отдельных отвлеченных понятий, отношение к общественной и государственной жизни. Римляне почитали такие божества, как Мир (Pax), Надежда (Spes), Доблесть (Virtus), Справедливость (Justitia), Счастье (Fortuna) и пр. Эти чисто абстрактные обозначения содержали в себе весьма мало черт живых личных образов, еще меньше мифологии. Их трудно даже назвать настоящими олицетворениями. Однако в честь их в Риме строились храмы, приносились жертвы. Мифологическая фантазия римлян была чрезвычайно бедна, антропоморфизация богов весьма слаба.

Мало отличаются от чисто нарицательных обозначений и такие имена божеств, как Беллона — богиня войны, Терминус — бог границ, Юнона — богиня семьи и деторождения, впоследствии мифологически (под греческим влиянием) связанная с Юпитером как его супруга.

Наименее ясно и, по-видимому, наиболее сложно происхождение образа главного бога римлян классической эпохи-Юпитера, о котором отчасти уже говорилось.

В основе своей это, вероятно, олицетворенное сияющее небо — Небо-отец (Jovis-pater > Jappiter) — образ, параллельный санскритскому Дьяус-питар, греческому Зевс-патер. Этот элемент в сложном образе Юпитера отчетливо виден, однако едва ли это

оправдывает мнение старых ученых о Юпитере как о древнем общеиндоевропейском божестве. Имя его употреблялось и нарицательно, в смысле просто неба: sub jove — значит просто под открытым небом, sub jove frigido — на холодном воздухе. В то же время Юпитер — бог грома и молнии (возможно, под влиянием этрусского Тиниа).

С другой стороны, как уже говорилось, в Юпитере римляне видели и бога-покровителя виноградной лозы, отождествляя его с Либером. Далее Юпитер считался (вероятно, в подражание греческому Зевсу) богом-защитником гостеприимства, нравственности, семейной жизни. Возможно, что римляне вначале признавали неопределенное множество юпитеров, как проявления некой безличной силы. По преданию, царь Тарквиний (этрусского происхождения) соорудил храм Юпитеру на Капитолийском холме, и Юпитер Капитолийский стал считаться покровителем города. Позже он стал и верховным покровителем всего государства и национальным богом римского народа.

Сложен также и образ бога Марса. Его первоначальный облик племенного (видимо, марсийско-сабинского) бога и покровителя земледелия постепенно отступил перед позднейшей более специализированной функцией — бога войны. По мнению некоторых исследователей, это произошло потому, что землю римские крестьяне добывали копьем и мечом, отнимая ее у соседних народов: бог полей стал богом войны. Как таковой, Марс был позже приравнен к греческому Аресу.

Каково бы ни было происхождение отдельных образов римских богов, культ их по мере создания и роста Римского государства принял характерную для античных обществ форму — почитания

богов-покровителей полиса. Подобно греческим (и восточным) богам, боги Рима считались патронами своего государства.

«Как Римское государство было замкнуто в отношении к другим, — писал справедливо Моммсен, — так и римские боги стояли в прямой противоположности с чужеземными, — и оба круга были распространяемы не иначе как одновременно: когда переселяли в Рим граждан завоеванного города, то приглашали и богов на новое место... Как всякий почитал своих собственных богов, так и государство имело своих особенных богов». Древнейшими богами Римского государства Моммсен считал троицу — Юпитер (Йовис), Марс, Квирин, — представлявшую вначале «три трибы народа», из которых это государство составилось.

Более поздней надо считать тенденцию к созданию сонма богов наподобие греческого олимпийского пантеона и, очевидно, под греческим же влиянием. Поэт Энней (II в. до н. э.) упоминает 12 главных богов Рима: Юнона, Веста, Минерва, Церера, Диана, Венера, Марс, Меркурий, Юпитер, Нептун, Вулкан, Аполлон. Писатель I в. Варрон прибавляет к ним еще 8: Янус, Сатурн, Гений, Солнце, Орк, Либер-отец, Земля, Луна.

Таким образом, господствующей формой религии Рима в классический период, его официальной религией стал, как и в греческих республиках культ полисных богов.

Помимо представлений о богах (del) и других личных сверхъестественных существах в римской религии до конца сохранялось глубоко архаичное представление о некой безличной сверхъестественной силе — numen. Это слово (от глагола «nuere» — двигать, приводить в движение) означало какую-то таинственную

могучую потенцию, присущую главным образом богам (numen deorum), а также и некоторым людям: впоследствии говорили о numen imperatorum (божественность императоров). Идея нумен — своеобразная аналогия океанийской мана. Впрочем, слово это употреблялось и в личном смысле, вместо понятия бога. <...>

### Формы культа

Как бледны и сухи были образы римских богов (в отличие от красочных и ярких порождений греческой религиозной мифологии), так же сух, трезв и строго формален был в Риме и культ этих богов. Какой-либо мистики, попыток войти в интимное общение с божеством римская религия, по крайней мере официальная, совершенно не знала.

Культ сводился к выполнению в строго определенные моменты и в точно предписанных формах известных обрядов, жертвоприношений, к произнесению узаконенных формул. Не допускалось никакого отклонения ни в действиях, ни в словах обращений к богам от установленного шаблона. Сами молитвенные формулы представляли собой точное и мелочное перечисление того, что молящийся предлагает божеству, и тех благ, которые он за это от него ожидает. Для избежания сомнений слова молитвы подкреплялись жестами: упоминая землю, надо было прикоснуться к ней рукой; произнося имя Юпитера — поднять руки к небу; говоря о самом себе, молящийся ударял себя рукой в грудь. Особенно важным считалось назвать правильно имя бога, в противном случае молитва теряла свою силу; поэтому в молитвенных формулах делались обычно оговорки, которые должны были застраховать от

возможных ошибок, например: «Юпитер благой и великий или каково бы ни было имя, угодное тебе».

Строгий формализм в выполнении обрядов сочетался, однако, со своеобразным искусством обманывать богов, создавая видимость жертвы с минимальными затратами. Вместо того, например, чтобы принести богам в жертву столько-то голов (скота или людей), римлянин довольствовался поднесением богам такого же количества головок чеснока.

Пунктуально выполняя свои обязательства перед богами, римлянин в то же время не хотел давать им ничего лишнего. В этой черте религии, как и в отсутствии яркой и образной мифологии, очевидно, сказался национальный характер римского народа, практичного, расчетливого, не склонного ни к эксцессам, ни к полетам поэтической фантазии.

## Гадания

Крупную роль в римской религии и в общественнополитической жизни играла система гаданий (мантика) и предзнаменований. Перед каждым важным общественным делом перед началом войны, походом, сражением, заключением мира, постройкой здания — римляне неукоснительно испрашивали указания со стороны богов.

Самыми употребительными способами мантики были гадания по полету птиц (ауспиции — дословно «смотрение на птиц»), гадания по тому, как священные куры клюют зерно, гадания по виду молнии. У этрусков римляне заимствовали систему гаданий по внутренностям жертвенного животного — гаруспиции (есть мнение, что этруски в свою очередь принесли эту форму гаданий со

своей прежней малоазиатской родины- известно, что у народов Месопотамии она была в большом ходу); лучшими гаруспиками считались у римлян до самого конца республики этрусские гадатели. Очень большое значение имели и толкования разных предзнаменований, чаще всего в виде тех или иных необычных явлений природы; всякие такие явления обычно считались неблагоприятными знамениями.

Система гаданий также отличалась крайним формализмом. Характерен анекдотический эпизод, относящийся ко времени самнитских войн и записанный у Ливия. Командующий римским войском консул Папирий, улучив благоприятный момент, собирался напасть на противника. Солдаты, как и сам консул, были воодушевлены желанием сражаться. Жрец-гадатель, разделявший это настроение войска, совершил по обычаю перед началом сражения положенное гадание и объявил консулу, что результаты его благоприятны, что куры хорошо клюют данное им зерно. Но перед самым началом боя Папирий вдруг узнал, что жрец сказал ему неправду и что в действительности результаты гадания были неблагоприятны. Папирий, однако, заявил: «Это его дело; если жрец солгал, он будет за это наказан; что же касается меня, то мне объявлено, что ауспиции благоприятны, и я считаю их таковыми». Сражение было начато и выиграно, но предание говорит, что жрец во время боя был убит.

В противоположность мантике магия в римской религии не имела широкого применения, по крайней мере в официальном государственном культе. Строго почтительный к своим богам, римлянин ожидал от них помощи и покровительства во всех

необходимых случаях жизни и к самочинным магическим действиям прибегал редко.

## Изображения богов и храмы

Изображений богов, статуй, идолов римляне первоначально не знали, и в этом опять проявился чисто рассудочный, лишенный эмоционального и поэтического характер римской религии. Материальными символами отдельных божеств служили те или иные предметы, вероятно бывшие некогда простыми фетишами. Марс символизировался копьем, Юпитер — камнем. Символом Весты был, как уже говорилось, священный неугасимый огонь. Делать статуи своих богов римляне начали уже позже, в подражание грекам. Наряду с этим крестьяне продолжали придерживаться обычая чтить в качестве символов богов старые пни и большие камни.

Напротив, изображения умерших делались у римлян издавна. Эти изображения имели вид посмертных масок или бюстов, которые хранились в каждой семье. Этот обычай, по-видимому, перешел к римлянам от этрусков.

Первоначально не было и настоящих храмов. Римский templum вначале был просто огороженным местом для гаданий, прежде всего для наблюдений за небом. Отсюда происходит, кстати, и латинский глагол «contemplari» — наблюдать, рассматривать. Это освященное место служило и для важных общественных действий, собраний сената и пр. Одним из древнейших и главнейших храмов был Templum Capitolinum, посвященный Юпитеру. Позже римляне стали, опять-таки подражая грекам, строить храмы-святилища для своих богов. Но в архитектуре их было одно характерное отличие от

греческих храмов, развившихся из жилого дома: передняя часть римского храма представляла собой обширный открытый портик, откуда наблюдали небо.

### Жрецы

Строго официальный характер римской религии сказался и в том, что служители ее — жрецы были должностными лицами государства. Особого жреческого сословия Рим никогда не знал, и самостоятельной роли жрецы не играли. Однако в Риме издавна существовали жреческие коллегии, члены которых вначале просто кооптировались, а потом стали выбираться. Древнейшими коллегиями были: понтифики, фециалы, фламины, луперки, салии, ареалы, авгуры, весталки и некоторые другие.

Понтифики, которых было в древности 3, позже 6, 9, при Сулле 15, при Цезаре 16, — должностные лица, следившие за календарем, назначением праздников и пр. Они знали благоприятные и неблагоприятные дни (dies fasti et nejasti), хранили память об исторических событиях и преданиях, позже стали вести их запись, знали систему мер и весов. Самое слово «pontifex» (буквально мостостроитель) указывает на какую-то связь этих жрецов с рекой Тибром: по мнению Моммсена, это были первоначально инженеры, ведавшие наведением и разведением мостов. Глава коллегии — pontifex mazimus — вел общий надзор за всем, что касалось религии, и обладал некоторыми полицейскими правами.

Фециалы были не столько жрецами, сколько вестниками, глашатаями, послами римской общины в ее сношениях с соседями. Они объявляли войну и заключали мир, соблюдая традиционные религиозные обычаи. Они хранили в памяти договоры с другими

общинами. Фециалов было 20; 2 из них считались главными: verbenarius, носивший священную траву с Капитолия, и pater patratus, уполномоченный по заключению договоров.

**Авгуры** составляли влиятельную коллегию гадателей. Их было вначале 3, впоследствии 16. Их обязанностью было давать ответы должностным лицам республики о благоприятных и неблагоприятных знамениях. Эта чисто пассивная роль ограничивала самостоятельность и политическое влияние коллегии авгуров.

Руководство жертвоприношениями лежало на особом жреце, именовавшемся **«rex sacrorum»** (**царь священнодействий**). В этой должности можно видеть остаток древней царской власти, но в эпоху республики политическое значение должности было невелико.

Коллегия 6 весталок — жриц богини Весты — пользовалась большим почетом. Весталками становились обычно девушки из знатных фамилий, оставаясь в этом звании 30 лет. В течение этого времени они должны были соблюдать обет безбрачия и строгого нарушение обета каралось жестоко: целомудрия; зарывали живьем в землю. Главной обязанностью весталок было поддерживать неугасимый огонь в храме Весты. Во главе коллегии vestalis maxima, стояла virgo пользовавшаяся огромным общественным авторитетом: она, например, имела право освобождать от смерти преступников, если они встречались с нею на пути к месту казни.

Фламинами назывались жрецы — служители отдельных богов, подчинявшиеся общему руководству верховного понтифика. Их было 15; из них 3 — служители Юпитера, Марса и Квирина —

считались старшими. Фламины приносили жертвы богам. Они пользовались большим почетом, особенно flamen dialis (жрец Юпитера), но зато подвергались множеству тягостных ограничений и запретов. Так, например, фламин Юпитера не мог ездить верхом, произносить клятву, выходить с непокрытой головой, прикасаться к сырому мясу, козе, плющу, бобам и пр.

Несколько своеобразный характер имели коллегии салиев, арвалов и луперков, может быть связанные не с государственной римской религией, а с древними народными земледельческими культами. Салии («скакуны») составляли две корпорации: одна была связана с палатинским культом Марса, другая — с квиринальским культом Квирина. Тех и других было по 12. Выполнявшиеся ими обряды сильно отличались от торжественного и строгого официального культа: они состояли в плясках и пении. В этом можно видеть какие-то остатки шаманских действий.

**«Братья арвалы»** — их было тоже по 12 палатинских и квиринальских — ведали обрядами в честь земледельческих божеств Марса, Dea dia и др. Луперки — жрецы скотьего бога Фавна. В праздник луперкалий они бегали полуголые, в одних набедренных кожаных повязках, изображая волков, и хлестали ремнями нерожающих женщин, чтобы избавить их от бесплодия. В обрядах луперков сохранились несомненно остатки древнего оргиастического аграрного культа.

<...> Важнейшие жреческие коллегии Рима находились целиком в обладании патрициев, полноправных граждан государства. Жреческие должности в древнейший период были в их руках одним из орудий борьбы против плебеев. Плебеи, естественно, добивались доступа к жреческим должностям,

особенно к таким, как понтификат. По «закону Огульниев» в 300 г. до н. э. плебеи получили наконец право занимать должности понтификов, и это было важным шагом к уравнению их в правах с патрициями. <...>

В более позднее время борьба за демократизацию государственного строя привела к принятию «закона Домиция» (104 г. до н. э.), по которому должности понтификов и авгуров стали замещаться на выборах в народных собраниях. Этот закон был отменен во время сулланской реакции (81 г. до н. э.), но восстановлен в консульство Цицерона (63 г. до н. э.).

Жрецы и их объединения ни в какой степени не были обособлены от общественной жизни. Жреческие должности занимались, как и любые другие должности, светскими людьми, с той только особенностью, что они были обычно пожизненными. Можно было совмещать сан жреца с общественной деятельностью, а зачастую он был лишь почетным званием. <...>

## Исторические изменения, заимствования

Историческое развитие римской религии состояло главным образом в том, что по мере роста государства, включения в его состав новых и новых областей, сначала в Италии, затем и за ее пределами, римский пантеон тоже пополнялся новыми богами и богинями.

Особенно крупное значение в этом смысле имело влияние греков. Впервые оно сказалось еще в древнейшую эпоху и шло через греческие колонии на западном берегу Италии: Кумы и Неаполь. Тогда попали к римлянам греческие боги Аполлон, Геракл

(отождествленный просто по созвучию имен с римским Геркулесом) и некоторые другие.

Тогда же, еще в царский период, римляне начали, по образцу греков и этрусков, строить первые храмы и воздвигать статуи богов. К тому же древнему времени относится и легенда о получении из Кум так называемых Сивиллиных пророческих книг, что будто бы привело и к заимствованию Римом греческих обрядов.

Сильное влияние греческая религия начала оказывать на Рим после Тарентинской войны (начало III в. до н. э.) и подчинения греческих колоний Южной Италии, а еще более сильное — после покорения Римом самой Греции (середина II в. до н.э.). Подчиняясь очевидному культурному превосходству греков, римляне перенимали богатую и разнообразную греческую мифологию, переносили ее на своих скучных и безжизненных богов. Эти боги сближались и отождествлялись с греческими. Юпитер был отождествлен с Зевсом, Юнона с Герой, Минерва с Афиной, Диана с Артемидой, Марс с Аресом, Венера с Афродитой и т. д. Постепенно устанавливался греко-римский синкретический пантеон, в котором сами верующие перестали различать национальное происхождение богов.

Иной характер носило заимствование восточных культов. Резко отличавшиеся от римской религии по своему облику и содержанию, выросшие на иной социально-политической почве, эти культы, проникнутые мистицизмом, идеями потустороннего воздаяния и пр., встречали довольно подозрительное к себе отношение со стороны римского правительства и аристократии. Они не могли, подобно греческой религии, войти органически в официальный римский, культ. <...>

Староримский чопорный патрициат крепко держался за своих древних богов и свысока или подозрительно смотрел на разные религиозные новшества, шедшие от варваров. Но народные массы, городской неимущий люд, рабы, напротив, охотно почитали египетскую Исиду, Анубиса, Сераписа, разных сирийских и малоазиатских богов. В них они видели «спасителей», а римские официальные боги им ничего не давали. Культы восточных божеств нередко носили оргиастический характер. Однако это порицалось и даже запрещалось римскими властями. <...>